OVER DE ONWEERSTAANBAARHEID VAN HET ONDRAAGLIJKE
WETEN

Waarom, en dat is de grote vraag, waarom doet Oedipous er zolang over om te
beseffen wat hij al lang weet: dat hij zijn vader en diens vijf man sterke gevolgje op
€én na van kant gemaakt heeft en dat daar waar hij zoon was hij de vader werd (regel
1485). Antwoord: omdat het weten ondraaglijk is. En tegelijkertijd onweerstaanbaar.
Deze tegenstelling thematiseert Sophocles in Koning Oedipous. De intellectuele
capaciteit van het weten vindt zijn metafoor in de ondeugende figuur van de incest.
Beide worden gekenmerkt door het uit de band springen, door een grens te
overschrijden, door het mengen van posities die niet overschreden en gemengd mogen
worden. Althans niet zolang de ‘afspraken’ niet herzien zijn.

Wat is er nou zo erg aan je vader vermoorden en met je moeder naar bed gaan? En
natuurlijk vanuit de positie van de dochter omgekeerd hetzelfde. De samenleving die
dat ongestraft zou toestaan hoeft niet ongezonder te zijn dan de onze, integendeel. De
bekrompen, geboeide en verhullende cultuur, die wij de onze noemen, is bepaald geen
aanrader als men op het dadenloze klaag en lijden gehalte af mag gaan.

Incest was geen onbekend fenomeen voor Sophocles, volgeling van de Apollinische
godsdienst, priester in de cultus van diens zoon, de genezer Aesculapius, die
wandelde vanuit Epidaurus, de plaats waar het nog overgebleven amphitheater staat,
naar Rome om deze stad van een pestepidemie te redden, maar die door Zeus, gemaal
van Hera, Zeus’ zuster, de vader en moeder van onder anderen Apollo, die het weten
voor zichzelf wilde houden, maar god zij dank waren er helden als Prometheus en
Eva, die de mensen de kennis niet wilden onthouden, die Zeus doodt met de bliksem
Aesculapius omdat hij Hippolytus, wiens stiefmoeder Pheadra maar niet van hem af
kon blijven, uit de dood heeft opgewekt.

U ziet het: een korte geschiedenis van grensoverschrijdingen van incest en kennis
waar wij nog steeds baat bij schijnen te hebben.

U kent de geschiedenis: Oedipous’ vader, Laius wordt, terwijl hij onderweg is van
Thebe naar het Orakel van Delphi, Apollo’s Tempel om raad te vragen voor de
aanpak van de Sphinx die Thebe teistert, door Oedipous vermoord, terwi jl
dezelfdeOedipous zojuist bij het Orakel geweest is om te horen of hi j een kind van
zijn ouders is. Hij twijfelt daaraan omdat een stomdronken bediende geroepen heeft
dat hij een onecht kind is. Het Orakel, ook niet op haar achterhoofd gevallen, geeft het
indirekte antwoord: jij zal bij je moeder kinderen verwekken en je vader doden.

Let op de mooie kruisstelling die Sophocles hier maakt: Vader op weg naar Delphi
vanwege de Sphinx, zoon net terug van Delphi die niet lang daarna Thebe van de
Sphinx zal redden, door de metafoor van het door de Sphinx gestelde raadsel te
kraken, wordt op een kruispunt, terwijl beiden dezelfde voorspelling van Orakels
getracht hebben te ontlopen, door zoon vermoord.

Velen zien hier het bewijs van het Noodlot in. Ik zie alleen maar constructie. De vraag
is wat er met de constructie bewezen moet worden?



Oedipous wordt hier voorgesteld als de raadsel oplosser, de intelligente, de probleem
oplosser. Als hij die kijkt, die een metafoor kan ontci jferen. (Apollo de god van de
dichtkunst onder andere is een door de wol geverfde metaforen kraker en maker.) Zo
verminkt als zijn voeten zijn zo helder is zijn hoofd.

We weten nu dat Oedipous niet op zijn achterhoofd gevallen is. Waarom zou hi j dan
zo kortzichtig zijn dat, als hij als antwoord op zijn vraag of Polybus en Merope, die
hem opgevoed hebben, zijn ouders zi jn te horen krijgt dat hij zijn vader zal..... en met
zijn moeder zal.... te denken dat P en M zijn wettige ouders zijn. Hij krijgt geen
antwoord op die vraag. Met andere woorden zi jn twijfel daarover die door de
stomdronken bediende is gezaaid, blijft. De opmerking van de bediende staat voor de
intelligente jongen niet op zichzelf. Hi j was enigst kind (later horen we dat Pen M
kinderloos waren). Oedipous zal een laat geboren kind geweest zijn. De familiale
verschillen moeten voor de gevoelige jongen voelbaar geweest zijn. En welke
verklaring hadden ze gegeven voor de verschrikkeli jke verminking die Laius, zijn
echte vader hem had aangedaan door zi jn enkels te doorboren opdat het touw
waarmee hij zijn voeten bij elkaar bond niet ti jdens het transport afgewikkeld kon
worden, zodat het kind, hulpeloos, want niet in staat om weg te lopen, als voer voor
de wilde beesten of prooi voor de honger ergens ter executie gelegd zou worden. Die
verminking kan toch alleen aan een ernsti ge nalatigheid van de opvoeders te wijten
zijn? Maar het waren zulke lieve ouders. Of aan iets anders dan misschien? Allemaal
redenen voor gezonde argwaan.

Conclusie Oedipous begreep dat P en M niet zi jn echte ouders waren en toog op
onderzoek uit, op zoek naar kennis, naar het weten. Dat hij daarvoor twee
ondraaglijke offers moet brengen is hem natuurli jk ook duidelijk, want alleen de
offers zullen het afdoende bewijs leveren. Hij gaat op zoek naar iets dat hij niet mag
weten. Hij zal welbewust een grens overschrijden. De grens van de kennis, in het
drama gemetaforiseerd door het overschri jden van die andere verboden grens, die van
de incest, of erger nog die van het verwekken van kinderen bij de moeder. (Ook
zonder Freud lijkt me dat het hoogst denkbare.)

Op zoek naar zijn echte ouders, waarvan het onomstoteli jke bewijs door de daden
bewezen moet/zal worden, vermoordt de Jonge driftkop een oude arrogante kwast en
zijn gevolg. Hij vermoordt op één na alle vijf. Als Oedipous in zijn eentje in staat is
vier man te vermoorden dan had hi j ook de vijfde een kopje kleiner kunnen maken.
Hij weet dan al dat hij later deze ene getuige als noodzakelijk bewijs nodig heeft, dus
laat hij hem lopen.

Stel je voor. Als Oedipous niet had willen weten wie zi jn vader was dan had hij
gewoon het moorden en zeker het moorden om zo’n onnozel geschil als een
voorrangsincident in het verkeer achterwege kunnen laten. Het nemen van voorrang
kan dat gelezen worden als een metafoor voor de haast om te weten? Ja, Oedipous had
haast om te weten wie zijn vader was en dat kon hij alleen maar te weten komen door
hem te vermoorden.

De helft is binnen, de vader. Nu doorgaan tot het gaatje, de moeder.

Oedipous krijgt nog de kans niet verder te gaan, te stoppen met zijn onderzoek. Hij
kan er voor kiezen het raadsel niet op te lossen, dan komt hij Thebe immers niet
levend in. Zal hij niet weten. Maar Oedipous is vast besloten. Om meer te weten moet
hij weten: de oplossing van het raadsel. En zo is het. Om te weten moeten we eerst
weten. Wij zijn wetende wezens, dus aan de slag met het weten en vort met de
dommigheid. Oedipous gaat door en alvorens met zi jn moeder te trouwen, moet
Oedipous incest met zichzelf plegen: hij wil iets weten wat hij niet mag weten, hij



treedt in een andere orde. Oedipous wil weten. Want net als met de vader had
Oedipous er nu voor kunnen kiezen nooit te trouwen. Hij zou de Thebanen hebben
kunnen overtuigen. Hij zou de spreuk van het Orakel als afdoend antwoord van zi jn
terughoudendheid voor een huweli jk hebben kunnen geven. Maar dan zou hi j niet
geweten hebben. En daarover ging dit drama niet. Over het tegendeel. Het weten. Een
loflied op het weten. Op het onderzoek, de grensoverschri jdingen.

Later tijdens de ontknoping van het drama, wanneer Oedipous zijn bewustzi jn op een
traag tandje heeft gezet, met andere woorden wanneer hi j de heldere blik van het
Kijken verruild heeft voor de smoezelige van het Lijden zien we dat hi j doet alsof hij
niet weet. Maar hij doet dat zo achterlijk traag dat we wel moeten denken dat er een
andere betekenis achter schuil gaat.

Over de traagheid: Oedipous hoort al gauw dat Laius vermoord is, de Koning. Dan is
het toch een een-tweetje om te weten dat de Koningin, zijn vrouw, zij die hem met
gebonden voeten aan de herder heeft meegegeven, tevens zijn moeder is. Het lijden
beneemt hem elk zicht daarop.

En het is dat wat Sophocles thematiseert, en waar hij als het ware een ode aan brengt:
de onverschrokkenheid van het willen weten, het Kijken, de transcendentie daarvan.
Integenstelling tot de immanentie van het Li jden. Dat Oedipous aan het eind zijn ogen
uitsteekt bewijst het toekomstloze van het naar binnen gekeerde. Deze tegenstelling,
die net als het incident op het kruispunt als een kruisstelling geconstrueerd is toont
Sophocles virtuoze schri jverschap.

Dan nu mijn klacht. Alle reden om voor eens voor altijd te stoppen met Oedipous te
ensceneren als het sentimentele drama van de noodlotti ge lijdende koningszoon voor
wie de ondraaglijke zwaarte van het bestaan een langgerekt offer is. Zo herkenbaar
toch? Mijn reet! Zo menselijk toch? Zo onmenseli jk toch zal je bedoelen! Zwarte
melk der vroegte we drinken je sochtends we drinken Je smiddags we drinken je
savonds..... Beginregels uit Celan’s Fuga van de Dood.

Oedipous is een glashelder geconstrueerd betoog over de noodzaak van kennis. Niks
sentimenteels, integendeel.

Jan Ritsema




